De onherkenbare waarheid Ranselrazer Sander van der Meijs

De onherkenbare waarheid

Open brief aan Herman Philipse Versie 2d

Geachte heer Philipse,

Het is alweer een tijd geleden dat ik via een collega uw paper 'The incompatibility of Science and
Religion, an argument for Atheism' (DRAFT d) in handen kreeg. In dit document toont u aan dat
geloof en wetenschap niet samen door een deur kunnen, en dat de gelovige zijn geloof in de steek
zal moeten laten om dat geloof te kunnen begrijpen. Na lezing moet mij een aantal dingen van het
hart waarvan ik u via deze weg op de hoogte wil stellen. Maar laat ik allereerst vertellen waar ik sta
in deze discussie, dat zult u ongetwijfeld kunnen waarderen. Zelf zie ik geen enkele reden om het
bestaan van een hogere macht aan te nemen en ik geloof dat de Mens god heeft geschapen naar Zijn
beeld en niet andersom. In die zin sta ik aan uw kant, en ik kan mij dan ook vinden in uw conclusie.
Het zou inderdaad voor iedereen het handigst zijn als men iedere waarheidsclaim op mythen zou
laten varen, om vervolgens de gebruikelijke riten alleen op te voeren om het leven te eren. Ook ik
ben ervan overtuigd dat godsdiensten de werkelijkheid alleen maar nog onoverzichtelijker maken
dan hij al is, en dat ze onredelijkheid in de hand werken. Voor ik verder ga met uw conclusie zal ik
mij echter eerst over uw betoog moeten buigen. Aan de manier waarop u die conclusie bereikt,
zitten namelijk een aantal haken en ogen die mij mateloos irriteren.

Om die haken en ogen aan te tonen zal ik uw betoog steen voor steen om moeten draaien. Als
leidraad daarvoor neem ik uw strategie en tactiek, die door en door logisch van opzet zijn. Na wat
voorhoedegevechten over locale en globale (in)compatibiliteit en nadat u zichzelf het doel voor
ogen hebt gesteld de globale incompatibiliteit van geloof en wetenschap aan te tonen, begint u met
het in een hoek drijven van de gelovige lezer. Als ingang neemt u de herhaalde herinterpretaties die
gelovigen loslaten op door de wetenschap achterhaalde leerstellingen. Uw strategie houdt in dat u
boven alle gerede twijfel aan wilt tonen dat dat herinterpreteren niet oneindig door kan blijven gaan.
Dat einde wilt u voor ons zicht- en voelbaar maken, en als de gelovige lezer uw einde eenmaal heeft
gezien, zal ook hij atheist moeten worden. De tactiek die u gebruikt is er een van dilemma's. Steeds
deelt u het te bespreken gebied op in twee delen, waar de gelovige tussen zal moeten kiezen.
Vervolgens rekent u op beide slagvelden afzonderlijk af met de argumenten van de gelovige, al dan
niet met behulp van nog meer dilemma's. Een soort verdeel en heers tactiek dus.

De eerste en belangrijkste koe, bijvoorbeeld, die de gelovige bij de hoorns moet nemen, is een
dilemma dat het gehele speelveld omvat. Hij moet kiezen tussen geloof zonder, en geloof met rede.
Of geloof en vertrouwen stijgen uit boven de rede, 6f geloof en vertrouwen liggen binnen het
domein van de rede, zo stelt u vast. Nadat die keuze is gemaakt, zult u aantonen dat het geloof op
beide helften verslagen wordt door de almachtige wetenschap, die onaangedaan blijft; onaangedaan
en heer en meester van het gehele domein: de enige juiste keuze. De argumenten die u vervolgens
geeft zijn strak geordend en wijzen allemaal keurig naar uw doel en conclusie.

Het krijgsplan dat hieraan ten grondslag ligt is het volgende. U wilt met uw argumenten een web
om de gelovige heen spannen waar hij niet aan kan ontsnappen. Al zijn argumenten slaat u hem uit
handen nog voordat hij eraan kan denken om ze te gebruiken. Op het moment dat u hem heeft waar



De onherkenbare waarheid Ranselrazer Sander van der Meijs

u hem hebben wilt en hij helemaal aan uw genade is overgeleverd, sleept u hem onverbiddelijk mee
naar uw conclusie. En als hij voor een redelijk mens door wil blijven gaan, dan moet hij die wel van
u aannemen. Redelijke mensen willen we natuurlijk allemaal zijn, dus eenieder volgt u trouw. Toch
zitten we hier al met een probleem, want wat is dat eigenlijk, een redelijk mens? Of liever: wat
noemt u een redelijk mens? Wat is de norm waar we aan moeten voldoen om in uw ogen
volwaardig te zijn? Die norm hebt u keurig onopvallend weggemoffeld in uw eerste alinea. Daar
zegt u het volgende: "In our days, the credentials of science as a superior and dynamic method for
fixation of belief are beyond reasonable doubt." In feite zegt u hier dat iemand die twijfelt aan de
superieure kracht van de wetenschap niet redelijk genoemd kan worden. Later, binnen uw
argumentatie over de eerste hoorn van het eerste dilemma, werkt u dit verder uit. Daar roemt u de
grote verdiensten van de wetenschap en laat u zien dat de wetenschap zaken heeft aangetoond,
verklaard en bewezen die voorbij onze wildste fantasieén zouden zijn gegaan, tot en met het
allereerste begin en ontstaan van ons heelal, waarmee die wetenschap de verklaringen van de
religies behoorlijk te kijk heeft gezet. Zo heeft de wetenschap aangetoond dat ons melkwegstelsel
niet het enige is, dat er zelfs nog miljarden andere bestaan, dat ze allemaal uit de oerknal moeten
zijn voortgekomen, en dat ook onze aarde daar uiteindelijk haar bestaan aan dankt. U zegt zelfs dat,
zolang er geld is voor onderzoek, de voortgang van de wetenschap geen einde zal kennen en dat
elke religieuze herinterpretatie daarom uiteindelijk te pakken zal worden genomen, maar misschien
overspeelt u daar wel uw hand. Ik zou namelijk kunnen beargumenteren dat de wetenschap wel
degelijk zijn grenzen kent. Zo'n grens doet zich bijvoorbeeld duidelijk voor in de 'Big Bang', die u
aanvoert als ultieme triomf van de wetenschap, ultiem omdat uw fantasie op dat punt haar grens
heeft bereikt. Met die oerknal zouden onze ruimte en tijd zijn ontstaan. Maar dat er voor die tijd
geen ruimte en tijd bestonden is wel een erg makkelijke aanname, die bevestigd noch verworpen
kan worden. Wel kan men over de eventuele ruimte en tijd van voor de oerknal zeggen dat ze buiten
de horizon vallen van de mens, en dus buiten de horizon van onze wetenschap. En er zijn misschien
nog andere zaken die buiten onze horizon vallen. Waarom zou bijvoorbeeld alleen bestaan wat zich
aan onze zes zintuigen kan openbaren. In die zin zijn wij wel degelijk beperkt. Men kan het niet
waarschijnlijk achten dat er meer bestaat, maar bewijzen kan men niets.

Ongetwijfeld is de wetenschap in staat om ons goede verklaringen te geven voor de zaken waar we
alle dagen mee te maken hebben. Als het gaat om het onderzoeken en voor onze kar spannen van de
verschijnselen in onze directe omgeving voldoet de wetenschap zelfs uitstekend. Maar diezelfde
wetenschap schiet schromelijk tekort als het gaat om fixatie van geloof. De mogelijkheid bestaat
namelijk dat wij als mens te klein, te groot, en te gelimiteerd zijn om alles te kunnen vatten wat
bestaat. Het is zelfs boven elke redelijke twijfel verheven dat uw oneindig, eindeloos en zonder
grens voortsjokkende wetenschap geen middel is om enige grens aan te tonen van wat voor soort
herinterpretaties dan ook, want hoe kan iemand ooit zeker weten of er een grens is bereikt? Weet
iemand wel hoe zo'n grens er uit zou moeten zien?

Ik hoef er dus alleen maar wat wildere fantasieén op na te houden dan u om uw betoog al een beetje
te doen wankelen. Ik houd niet echt van wankele betogen, maar mijn ergernis en irritatie hebben een
andere bron. Voor mij diskwalificeert u zich al voor u begint, en wordt uw paper ontmaskerd als
een klucht en een farce. Uw doel is de uitschakeling van het geloof. Om dat te bereiken zet u het
samen met de wetenschap in de ring, zodat die twee het onder elkaar uit kunnen vechten. Maar



De onherkenbare waarheid Ranselrazer Sander van der Meijs

vervolgens werpt u zichzelf op als scheidsrechter, fluit alles af wat het geloof doet, en geeft de
wetenschap een strafschop als die over zijn eigen benen struikelt. U gaat niet boven de partijen
staan en probeert de zaak niet van twee kanten te zien. Nee, u neemt het wetenschappelijk kijken
naar de wereld als uitgangspunt en norm. Die norm trekt u geen enkel ogenblik in twijfel. Het is uw
vooraanname die onaangeroerd blijft, en dit lijkt me geen kritisch filosofische aanpak. Ik voel me
dan ook geroepen om de handschoen op te nemen en te laten zien waar en wanneer u ten onrechte
op uw fluitje blaast, en waar u ten onrechte door laat spelen.

Ik begin bij uw tactiek, die u keurig en consequent hebt uitgevoerd. Steeds komt er weer een nieuw
dilemma waar niet aan is te ontsnappen. Dat mag natuurlijk ook niet. In een betoog als het uwe mag
de gelovige geen enkele uitweg zien, want als de gelovige de kans zou krijgen om zich onderweg
uit de voeten te maken, staat u met lege handen als u uiteindelijk uw mooie conclusie presenteert. U
spiegelt ons dan ook voor dat vluchten niet mogelijk is. Als we echter nader gaan toezien, blijken er
legio vluchtwegen te zijn en blijken ze ook nog eens wijd open te liggen. Daardoor verkruimelt uw
argumentatie en wordt de paper gereduceerd tot een verklaring van iemand die voor wederzijdse
tolerantie pleit, en voor aandacht voor het leven. Het blijkt slechts een geloofsverklaring van een
atheist die uit wil dragen dat atheisme het beste is voor de mens, en daarin toont u zich geen haar
beter dan gelovigen die door de eeuwen heen gammele maar voor tijdgenoten overtuigende betogen
in elkaar timmerden om die tijdgenoten ertoe aan te zetten zich te bekeren tot bijvoorbeeld het
katholicisme.

Als ik de vluchtwegen overtuigend aan kan tonen, zult u van plan moeten veranderen. Want ook al
probeert u vervolgens alle aangetoonde uitwegen en vluchtroutes provisorisch af te sluiten en dicht
te timmeren, dan nog zult u mij van niets anders kunnen overtuigen dan van uw goede bedoelingen.
Ook in uw nieuwe betoog zullen wij namelijk uitwegen weten te vinden. Hoe grondig u ook te werk
gaat, wij criticasters zoeken door met een wetenschappelijk geduld. Op den duur zouden we wel
eens een uitweg kunnen vinden, en dit brengt me direct bij de eerste gapend grote vluchtweg: het
woordje 'might' (zou kunnen), waar u op een wel zeer ongelukkig moment gebruik van moet maken.
Het woordje 'might' heeft jammerlijk genoeg betrekking op de wetenschap, de steun en toeverlaat
waar u blindelings op vertrouwt. U beweert dat elke aanname over een god die ook maar de kleinste
betrekking heeft op de werkelijkheid wel eens overtuigend zou kunnen worden afgewezen door die
onverbiddelijk voortschrijdende wetenschap. Daar heef u gelijk in, zeker, maar laten we deze
bewering eens nader bekijken. Dan blijkt dat er meer gebeurt dan u wilt laten zien. Dan blijkt dat
die bewering net zo goed impliceert dat het zou kunnen gebeuren dat de wetenschap een aantal
zaken niet afwijst; als iets zou kunnen gebeuren, zou het natuurlijk net zo goed niet kunnen
gebeuren. Tot het moment dat de wetenschap de zaken onomstotelijk vast heeft staan, is wat u zegt
dus geen argument in deze discussie. Maar de bewering laat nog meer toe. Er is zelfs nog ruimte
open gelaten voor mijn betoog hierboven. U neemt namelijk klakkeloos aan dat de wetenschap elk
hoekje van de werkelijkheid zou kunnen beslaan, maar ik heb al buiten elke afwijzing aangetoond
dat dit wel eens niet het geval zou kunnen zijn; het zou net zo goed kunnen zijn dat de uiteindelijke
bewijzen voor of tegen buiten het bereik liggen van de wetenschap. Tot slot sluit de bewering de
mogelijkheid zelfs niet uit dat tijdens de vooruitgang van de wetenschap het bestaan van God
onomstotelijk vast zou kunnen komen te staan. Dat u dit als atheist niet waarschijnlijk acht doet niet



De onherkenbare waarheid Ranselrazer Sander van der Meijs

ter zake. Als gelovige zou ik er nu juist vast op vertrouwen.

We gaan terug naar uw betoog en uw argument dat zich bevindt in de eerste hoorn van het eerste
dilemma, de gelovige zegt dat het geloof zich buiten het gebied van de rede ophoudt. Volgens u is
er echter niets dat aan een verklaring kan ontsnappen. Geen enkel argument van de gelovige dat
betrekking heeft op de werkelijkheid is veilig voor de wetenschap. Zijn geloof zal dus geen enkele
aanspraak kunnen maken op iets wat er in die werkelijkheid gebeurt. Dit noemt u het vereiste van
factual emptiness en dit neemt u als uitgangspunt voor de verdere athandeling van de eerst hoorn. Ik
liet net al het woordje 'waarschijnlijk' vallen. Die waarschijnlijkheid brengt u zelf letterlijk in het
spel als u met wonderen afrekent. Wonderen zijn namelijk zaken die wel degelijk een raakpunt
hebben met de werkelijkheid omdat wonderen nu eenmaal een uitwerking hebben op die
werkelijkheid. Daardoor ziet u ze als een gemakkelijk doelwit voor uw argumenten. Deze wonderen
overwint u door te argumenteren dat ze een 'waarschijnlijkheid nul' hebben. Ik vraag me echter af
wat u precies bedoelt met nul. Is dat gewoon 0, of 0,0, of 0,00000, of is het een nul met minstens
een duizendtal nullen achter de komma, of wilt u uw zekerheid zover doorvoeren dat u 0,0
aanneemt? Uw argumentatie heeft dat laatste in elk geval nodig. Sterker nog, u kunt zich niet
veroorloven hier genoegen te nemen met minder dan de volle honderd procent zekerheid. Als u ook
maar érgens achter de komma een gaatje openlaat, hoe klein ook, krijgt het geloof in wonderen toch
nog de kans om samen met de wetenschap door dezelfde deur te glippen. U krijgt dan namelijk
problemen met het verschil in perspectief, aangezien voor iemand die in wonderen gelooft uw
onzichtbaar kleine gaatje al snel de omvang heeft van, laten we zeggen, vijftig procent. Bepaald een
vluchtweg om U tegen te zeggen. Als u de gelovige wilt overtuigen kunt u dus niet aankomen met
waarschijnlijkheid in welke vorm dan ook. U zult zich moeten beroepen op zekerheid. Als u die
zekerheid inderdaad heeft, benijd ik u. Ik zou het ook wel eens prettig vinden om iets echt zeker te
weten. En helemaal als het gaat om de zaken waar we het nu over hebben, over zaken die zich aan
de zintuigen onttrekken. Voor mij als redelijke mens zonder enige zekerheid heeft uw vereiste van
factual emptiness, dat u bewezen acht, echter geen enkele grond. Zolang de wetenschap nog niet
daadwerkelijk heeft aangetoond dat die religieuze proposities werkelijk onwaar zijn weet men niet
of die wetenschap ze inderdaad zal afwijzen of zal onderschrijven, aangenomen dat ze binnen haar
bereik liggen. Zolang die wetenschap niets voor de volle honderd procent weet, hoeven we ons er
niet om te bekommeren. En weer ontsnappen een aantal gelovigen die zich niet lieten overdonderen
door uw logisch gelijk.

Ik moet echter door met het beoordelen van uw vaardigheden als scheidsrechter, en dus zal ik dat
vereiste van feitelijke leegheid toch maar even van u aannemen. Zonder dat kunnen we de wedstrijd
verder namelijk wel afgelasten. Ik blijf nog even luisteren, en zo komen we vanzelf uit bij uw korte
afwijzing van de mystici van de via negativa en hun moderne opvolgers. Zij vertegenwoordigen op
dit moment nog de enige mogelijkheid tot geloof, en ook voor hen hebt u geen goed woordje over.
Volgens u geven zij zelfs vorm aan het uiteindelijke en totale verval van het geloof. Want als men
geen beschrijving kan geven van de mogelijke referent van het woord 'God' of Zijn', heeft dat
woord geen enkele betekenis en wordt de hele vraag of God bestaat betekenis- en zinloos. U let er
hier natuurlijk niet op dat de semantische betekenis zich feitelijk ophoudt in het gebied van de rede.
Strikt gezien zou dit argument dus thuishoren in de tweede hoorn. Buiten het gebied van de rede



De onherkenbare waarheid Ranselrazer Sander van der Meijs

zijn de woorden God en Zijn daarentegen barstens vol van betekenis. Ze lopen ervan over, juist
omdat ze geen betekenis meekrijgen. Ik zou zelfs kunnen beweren dat betekenisloosheid een eerste
vereiste is van waar geloof. Als u dit niet ziet wordt u weer eens verblind door uw eigen thesis, en
ik denk dat u dat is aan te rekenen. Want het geloof in wetenschap en rede mag voor de atheist dan
misschien een plausibel geloof zijn, hij zou toch de fout niet mogen maken andere mensen hun
geloof te ontzeggen. Zelf zou ik in geen geval kiezen voor zo'n gelijkschakeling, en gelukkig heb ik
op zondagochtend ook nog nooit een atheist op mijn stoep gehad. Alleen u probeert een voet tussen
de deur te zetten.

Vervolgens doet u alsof de strijd in de eerste hoorn is gestreden en is ge€indigd in een glorieuze
overwinning van de wetenschap. Volgens mij is uw argumentatie wat betreft die eerste hoorn nu
echter klaar om opgeveegd en weggegooid te worden. Ik zou dit even snel willen doen door te laten
zien dat uw hele redenering zichzelf aan de kraag omhoog houdt, en dat u zich daaruit redt door u te
beroepen op uw eigen geloof. Als geloof uitstijgt boven de rede en het zich dus niet ophoudt binnen
het gebied van de rede, is het niet minder dan elementair dat dit geloof geen redelijke betekenis kan
krijgen. Als het geloof geen redelijke betekenis kan krijgen, dan houdt het zich blijkbaar niet op
binnen het gebied van de rede. Deze twee zinnen houden elkaar keurig in evenwicht, maar dat zint u
natuurlijk niet, en daarom behaalt u uw overwinning door middel van suggestieve naamgeving. Als
doodssteek voert u het semantisch atheisme op. Wie geen woorden kan vinden voor zijn geloof is
volgens u semantisch gezien een atheist. U bent natuurlijk vrij om dit verschijnsel te noemen hoe u
wilt, maar u gaat te ver als u suggereert dat een semantisch atheist ook in alle gevallen werkelijk
een atheist is. Ik kan uw semantisch atheisme even gemakkelijk asemantisch geloof noemen, want
dat de discussie over het bestaan van god eventueel betekenisloos is, betekent nog niet dat die god
niet bestaat en dat ik Hem niet zou kunnen voelen. Het ligt er maar weer aan wat ik geloof.

U hebt geprobeerd om uit te sluiten dat het geloof uitstijgt boven de rede, maar daarbij bent u zelf
niet van het gebied van de rede af geweest. Het is duidelijk dat u met beide benen vast op de grond
staat. Redelijk bent u echter niet. Als men namelijk met u in gesprek wilt treden, moet men voldoen
aan de Philipsenorm van redelijkheid. Men moet het geloof proberen te doorgronden met de rede,
anders wijst u een beschuldigende vinger, u roept "Onredelijk!", en wuift de argumenten opzij.
Enige irrationaliteit wilt u niet toelaten in uw blikveld. U wilt er niet van weten dat rationaliteit is
gebaseerd op grondvesten die we niet kennen, waarin we zouden verdwalen en ons klein en
verloren voelen. Uw zekerheid is op niets gegrondvest, want u kunt niet naar de kelder gaan en dan
zeggen: "Dit is het diepste punt, hier houdt het op, nu hebben we alles doorgrond en uitgeplozen." U
kunt misschien tot grote diepte redeneren, maar u zult altijd nég dieper kunnen. Met geordende ratio
komt men hoe dan ook nooit tot de diepste diepte. Hoe dieper je gaat, hoe gammeler je gangen, hoe
gebrekkiger je comfort, hoe slechter de bevoorrading, hoe minder snel je voortgang. Hoe diep we
nog moeten weet geen mens. Wie zal het zeggen? Natuurlijk kan ik deze metafoor ook de hoogte in
redeneren; de toren van Babel kan niet worden afgebouwd.

Tot zover de eerste hoorn van de koe. Bij de tweede hoorn, waar de gelovige ervoor kiest om zijn
geloof op het gebied van de rede te verdedigen, hebt u het natuurlijk een stuk gemakkelijker. Hier
bestrijdt u het geloof op uw eigen terrein en schiet u simpel levensgrote gaten in de argumenten van
elke gelovige die zo vermetel is het te betreden. Het is echter de vraag of u de gelovige ervan hebt
overtuigd dat hij u moet volgen naar uw eigen territorium. U zegt dat de gelovige moet kiezen: 6f



De onherkenbare waarheid Ranselrazer Sander van der Meijs

geloof overstijgt de rede, 6f het geloof ligt binnen het domein van de rede. De gelovige heeft hier
echter al een middel in handen waarmee hij kan voorkomen dat u hem aan zijn lurven meesleurt
naar de ongewenste conclusie. Voor een gelovige ligt het probleem van de hoorns namelijk vele
malen simpeler dan u met uw logica kunt bevroeden. Hij gelooft, en wat dit voor implicaties heeft
voor de rede doet niet ter zake. Als de rede anders zegt dan zijn overtuiging, is de rede 6f fout, 6f de
rede is nog niet ver genoeg ontwikkeld. Dit zijn de twee hoorns van zijn koe, en hij hoeft niet te
kiezen. Het zou niet meer zijn dan een gok omdat geen van beide mogelijkheden zijn uit te sluiten.
Maar daarmee diskwalificeert hij zich natuurlijk door onredelijkheid, en krijgt hij een rode kaart.
Binnen de tweede hoorn stelt u de redelijke gelovige voor een nieuw dilemma, dat deze helft
uitputtend beslaat. Hij moet kiezen uit twee strategieén. Of hij verklaart zijn geloof door het met
argumenten goed te praten (explanation by justification), 6f hij praat het goed door het te verklaren
(justification by explanation). Op de eerste optie gaat u eigenlijk niet in, al besteedt u er wel een
alinea aan. Maar natuurlijk hebt u wel degelijk gelijk als u zegt dat er nog steeds geen
onomstotelijke argumenten en bewijzen zijn voor het bestaan van God. Misschien zal de
wetenschap ze ooit geven. Daar kunnen we alleen net zo min op wachten als op wetenschappelijke
bewijzen tegen God. Inderdaad lijkt deze strategie hopeloos.

Op de tweede optie gaat u wat verder in, goedpraten door te verklaren. Met deze verklaringen doelt
u op de verklaringen van de geinstitutionaliseerde godsdiensten. Men verklaart waarom men bestaat
en daarmee schept men een god die deze verklaring zelf heeft gegeven (geloof is een gave van God,
en in die gave laat Hij zichzelf aan ons zien). Hier komt u echter opnieuw met een nieuw dilemma
voor de dag, het dilemma van de verschillende godsdiensten. Want hoe kunnen we verklaren dat ze
naast elkaar bestaan? Als we u moeten geloven kunnen we hier twee wegen bewandelen. Of we
kiezen voor ons eigen geloof, het geloof in onze eigen god, 6f we kiezen ervoor om een
overkoepelend geloof te ontwerpen waarin de verschillende goden verschillende geloven hebben
gegeven aan de verschillende gelovigen. Volgens u is hier de tweede keuze alleen al niet mogelijk
omdat de monotheistische religies ervan uitgaan dat er slechts één god is, hun eigen. Als dat waar
is, dan moeten die andere godsdiensten ernaast zitten, en andersom. Deze optie wordt door u dus op
logische gronden afgewezen. Maar daarbij laat u minstens een optie onbesproken. Als een god
geloof kan geven, dan kan hij natuurlijk best zeggen dat hij de Enige is. Hij kan namelijk zeggen
wat hij wil omdat de mensen toch alles geloven wat hij zegt. En als hij aan een beetje
grootheidswaanzin lijdt (en dit is niet ongewoon onder goden) dan is zoiets snel beweerd. Deze
mogelijkheid zal natuurlijk niet snel door een gelovige worden aangedragen, maar als
buitenstaander is hij wel het overwegen waard.

Daarna gaat u in op de vele scheppingsverhalen die elkaar natuurlijk tegenspreken, en die ook nog
eens strijdig zijn met wat de wetenschap ondanks alles al wel heeft achterhaald. Verder zouden de
Germanen hun geloof volgens het overkoepelende geloof hebben gekregen van Wodan en
kornuiten, de Hindoes htin religie van Shiva en zijn vrienden, en primitievere volken zouden hun
bijgeloof hebben ontvangen van bosgeesten en demonen. De Romeinen gingen er ten bate van de
rust in hun rijk toe over om de goden van de overwonnen volken een plaats te geven in hun
Pantheon. Dat Pantheon raakte in de loop van de tijd al redelijk overbevolkt, maar als we er alle
goden die ooit zijn bedacht en ooit zullen worden bedacht een plaats moeten geven, dan kunnen we
het gerust gaan vergelijken met een potje met pieren. Het zou trouwens ook een flink gekrakeel



De onherkenbare waarheid Ranselrazer Sander van der Meijs

worden, want iedere god heeft weer het zijne te zeggen, en dat strook lang niet altijd met de
meningen van zijn buurman. Maar opnieuw aan de andere kant, waarom zou de godenwereld er
anders uitzien dan die van de mensen?

De eerste keuze, het vasthouden aan het eigen geloof, houdt volgens u evenmin stand, alleen al
omdat het een onvergeeflijk geval van 'eigen god eerst' zou zijn. Het zou niet juist zijn om die eigen
god voor te trekken, dus moet iedere god gelijke kansen krijgen. Daarmee wordt het een soort
competitie tussen de verschillende geloven, en de wetenschap doet hierin ook mee. In die
competitie doet zich weer een volgend dilemma voor. Dit laatste dilemma betreft de reikwijdte van
de winnaar van de competitie tussen de geloven. De eerste hoorn van dit dilemma houdt in dat de
ware god zijn ware geloof alleen heeft gegeven aan zijn volgers en dat de ware religieuze verklaring
van geloof alleen de religie verklaart die wordt goedgepraat door het accepteren van die verklaring.
Volgens u moeten we in dat geval natuurlijk voor de wetenschap kiezen omdat die het grootste
bereik heeft en dus 'meer' waar is. De tweede hoorn van dit dilemma houdt in dat we aannemen dat
de winnaar van de competitie alle religies heeft veroorzaakt. Maar het is natuurlijk onverteerbaar
dat bijvoorbeeld de barmhartige god van de christenen die arme Germanen heeft afgescheept met
van zulke wrede goden als Thor en Wodan, dus ook hier komt de wetenschap als winnaar uit de
bus.

Slim hebt u alle bestaande doctrines opgerold door ze tegen elkaar uit te spelen. Nu hebt u ook de
tweede hoorn helemaal in handen en kunt u er met een gerust hart van uitgaan dat de gelovige zijn
geloof in de steek zal moeten laten als hij het wil verklaren, en dat hij om die rede wel atheist moet
worden. Hij zal op zoek moeten gaan naar aardse verklaringen, logische verklaringen, redelijke
verklaringen, verklaringen naar uw hart. U bent een tevreden man. U bent toe aan uw conclusie. Ik
moet echter eerst nog een derde optie laten zien die u onbesproken hebt gelaten in de laatste hoorn
van het laatste dilemma. De gelovige kan namelijk ook nog betogen dat de ware God (voor het
gemak ga ik er even vanuit dat er slechts één god is) voor ieder volk een vorm aanneemt die dat
volk het best zal kunnen aanbidden. Wat maakt Hem het uit in welke vorm Hij aanbeden wordt, als
het maar gebeurt. Zolang er maar wordt geloofd! Het feit dat iemand die zijn geloof van de hogere
macht heeft gekregen, die hogere macht een plaats geeft in zijn werkelijkheid in de
ongeloofwaardige gedaante van een man met een baard, wil nog niet zeggen dat dat geloof geen
gave is van een hogere macht. Het wil dus in geen geval zeggen dat die hogere macht niet bestaat en
dat zijn gave volkomen waardeloos is. De verschillende beelden van god wijzen er in dit scenario
alleen op dat mensen soms, en misschien onterecht, proberen zich iets voor de geest te brengen wat
ze eigenlijk helemaal niet kunnen zien. Hoe men zich die macht uiteindelijk voorstelt is
cultuurgebonden, en de verschillen zijn inderdaad interessant onderzoeksmateriaal voor de
wetenschap; er zijn vast en zeker mooie aardse verklaringen voor te vinden. Maar daarvoor hoeft de
gelovige zijn geloof niet in de steek te laten, hij hoeft er misschien alleen even van abstraheren.

Ik mag nu concluderen dat de wetenschap er op geen enkel terrein in is geslaagd een totale en
volledige overwinning te forceren. Logisch gezien komen we er zo dus niet uit, en de agnostiek hebt
u buiten de lijnen gezet. Ik heb nu echter ook aangetoond dat men zich niets hoeft aan te trekken
van uw gefluit en dat men best buiten uw veld spelen kan, ook al vindt u dat dat niet mag. Ik breng
de agnostiek dus weer in het spel. De agnostiek hebt u verworpen door te zeggen dat het afwegen
van voors en tegens zich volledig op het gebied van de rede afspeelt en dat de agnost zich daarom



De onherkenbare waarheid Ranselrazer Sander van der Meijs

niet kan beroepen op het argument dat er meer zou kunnen zijn dan de rede. Dit klinkt inderdaad
mooi en daardoor geloofwaardig, maar natuurlijk is het te simpel. U hebt het namelijk weer
suggestief geformuleerd. In werkelijkheid kan de mens in alle redelijkheid niet ontkennen dat het
geloof wel eens boven de rede uit zou kunnen stijgen, en met de rede valt er in deze zaak niets aan te
tonen of af te wijzen. De agnost houdt dus beschikking over zijn redelijke voors en tegens, kan
maar niet kiezen en blijft gewoon agnost. Logisch gezien blijft ons zelfs niets anders over dan de
agnostiek omdat er zonder zekerheid eigenlijk niet gekozen kan worden. Wat we natuurlijk wel
kunnen doen is gewoon kiezen wat ons het meeste aanspreekt.

Ik heb, net als u, gekozen voor het atheisme. Het is namelijk de meest logische keuze. Waarom zou
je kiezen voor een waarschijnlijkheid die aan nul grenst, als je een andere optie hebt die een stuk
beter overeenkomt met de feiten en die ook nog eens gewoon met beide benen op de grond blijft.
Vertrouwen is nu eenmaal nooit een van mijn sterke kanten geweest. Aan onpartijdigheid hecht ik
echter wel enige waarde, en u bent in uw manier van betogen niet bepaald onpartijdig geweest. U
legt de gelovige uw eigen taal en het zwijgen op en u sluit hem buiten. U spreekt hem niet aan, u
spreekt hem belerend toe, en u manipuleert de feiten zo dat uw eigen geloof als glorieuze winnaar
uit de bus komt. Op die manier sleurt u de gelovige niet mee naar uw conclusie, u perst hem naar
buiten via de vluchtwegen die u tot uw schande open laat. Redelijk wordt u pas als u staat voor uw
eigen zelfvoldane publiek dat instemmend knikt. Jammer genoeg hoeft u nu niemand meer te
overtuigen.

Dit alles wordt enigszins goedgemaakt door uw goede bedoelingen. U gelooft nu eenmaal dat de
wereld beter af zal zijn zonder god. En u bent slechts zo grof geweest opdat uw pijl doel zou treffen,
rekening houdend met de zijwind van tegenargumenten. Soms moeten we stellingen nu eenmaal
hard stellen, anders gaat onze stem verloren in het gepraat, waarna de strak gerichte pijl
meegenomen door de wind ergens in het kreupelhout belandt en wij roependen worden in de
woestijn. U bent in uw betoog helaas té hard geweest, zodat uw pijl toch in het kreupelhout terecht
is gekomen, alleen nu aan de kant waar de wind vandaan komt. Gelukkig heb ik intussen wel
degelijk gezien waar uw pijl op was gericht en, zoals ik al eerder zei, ben ik het in grote lijnen eens
met uw conclusie. Maar natuurlijk wel op mijn eigen voorwaarden. Zeker, het zou de wereld
overzichtelijker maken als iedereen zijn god opgaf. Er zouden minder irrationele dingen gebeuren
die een wetenschapsman als u het hoofd doen schudden. U houdt echter met een aantal zaken geen
rekening. Ik volgde laatst een auto met op de achterruit de volgende tekst: 'Jezus geeft vrede'. Het
was in die situatie een gerechtvaardigde gok om aan te nemen dat de mensen in die auto in de Heere
waren en de vrede hadden ontvangen. Dan vraag ik u: Wilt u hen die vrede weer ontnemen, alleen
voor uw eigen gemoedsrust? Ikzelf zie daar geen enkele rede voor; ik ben ongeveer even jaloers op
hun vrede als op uw zekerheid. Inderdaad, mensen maken het elkaar en zichzelf moeilijk vanwege
het geloof. Maar het is zeer onwaarschijnlijk dat ze het zonder geloof minder moeilijk zouden
hebben. Het zou een grove overschatting zijn van de menselijke redelijkheid als we dat zouden
denken, en daarnaast hoeft de wereld van mij niet zozeer overzichtelijk en redelijk te zijn.

Mijn grootste probleem met uw tekst heb ik echter nog steeds onbesproken gelaten. Dat probleem
doet zich pas voor in uw allerlaatste zin. Sterker nog, het begint pas met de allerlaatste woorden van
uw allerlaatste zin: 'celebrations of life as it is'. Wat maakt u me nou? U bent net lekker op dreef, de



De onherkenbare waarheid Ranselrazer Sander van der Meijs

inleiding hebt u gehad, de tegenstanders zijn overwonnen, dus nu kunt u eindelijk beginnen met
uitleggen hoe het volgens u nu allemaal werkelijk in elkaar steekt. Maar dan stopt u ineens, en blijf
ik met de vraag achter: wat is dat in godsnaam, life as it is? Waar heeft u het over zo vlak voor u
ons verlaat, en wat moeten we celebreren? Zolang dat niet gedefinieerd wordt, blijft het leven in die
laatste zin verwijzen naar semantische dood, en daarmee weten we natuurlijk n6g niets. Het leven
zal dus een definitie moeten krijgen. Ik zal zo vrij zijn om op deze plaats daartoe een denkrichting
voor te stellen.

Hiervoor zal ik me eerst af moeten vragen wat voor leven we zouden kunnen eren. Is dat ons leven,
het leven der mensen dat we hier leiden, dat we kunnen zien en aanraken, waarin we al die banale
en alledaagse dingen meemaken? Dit lijkt me onwaarschijnlijk, niet in de laatste plaats omdat we
dit leven eigenlijk alleen kunnen eren door het te leven. Riten moeten echter naar iets groters
verwijzen, iets dat we niet kunnen begrijpen en bevatten, het moet iets zijn dat boven ons uitstijgt
maar waar we toch onlosmakelijk mee zijn verbonden. Het bovennatuurlijke hebben we echter
uitgesloten, omdat we nu eenmaal geloven dat het niet bestaat. We gaan er dus vanuit dat er geen
wezen is dat ons bestuurt en heeft geschapen, en we gaan er juist wel vanuit dat de dood het einde is
van onze gedachten.

Als uitgangspunt voor de beantwoording van de vraag waarvoor we op de knieén zouden kunnen
gaan zal ik de eindeloos voortschrijdende wetenschap nemen, de wetenschap die oneindig
vooruitgang kan boeken. Ik heb al beschreven hoe zij nooit het onderste uit de kan zal kunnen
halen. Nu zal ik echter verder gaan. Tegenover de grootheid die u haar toedicht, stel ik haar
nietigheid, en tegelijkertijd die van de mensheid. De mens kan alleen verklaren wat zich in zijn
onmiddellijke omgeving voordoet. De wetenschap breidt onze kennis enigszins uit, maar eigenlijk
mag dat geen naam hebben. Om dit te illustreren zal ik de Germanen er weer eens bij nemen met
hun, volgens u, onsmakelijke mythologie. Zij dachten dat we leven in de schedel van een
gigantische dode reus. Dit is natuurlijk een onwaarschijnlijk verhaal, maar misschien hebben zij het
toevallig voor een deel bij het rechte eind gehad. Die reus leeft echter nog, en ons uitdijend
universum, dat begon bij de Big Bang, is onderdeel van zijn stofwisseling en verbranding. Onze
miljarden jaren zijn voor hem in nog geen fractie van een oogwenk voorbij. Mijn fantasie slaat op
hol en ik fantaseer nog een andere fantasie: ons uitdijende heelal wordt samen met andere heelals
ingezet om een zuiger in beweging te zetten in de motor van een speelgoedtreintje. Laat de
gedachten maar de vrije loop.

Natuurlijk hebben mijn twee mogelijkheden, net als al die andere, een waarschijnlijkheid die dicht
tegen de nul aan zit. Maar ze voor de volle honderd procent uitsluiten kunnen we niet, omdat het
gebied waarop ze zich begeven nu eenmaal voorbij onze horizon ligt; misschien past hier een mooie
99,9/. Zeker is echter dat we een verhaal zouden kunnen bedenken dat waar is. "Zouden kunnen',
omdat we het ware verhaal waarschijnlijk nooit zullen bedenken, en 4ls we het ooit zouden
bedenken, zou het voor ons gewoon één van de vele verhalen zijn. We herkennen het gewoon niet
als waarheid. Mijn twee onwaarschijnlijke kanshebbers kunnen daarom toch dienen als goede
illustraties bij mijn betoog. Ze geven ongeveer aan hoe men oneindigheid kan begrijpen.
Oneindigheid is per definitie een altijd verder oprekbaar begrip, oneindig verder oprekbaar dan ons
voorstellingsvermogen. Die oneindigheid impliceert dan ook dat ons leven onderdeel uitmaakt van



De onherkenbare waarheid Ranselrazer Sander van der Meijs

een geweldig geheel waarvan we slechts een miniem deel zullen kunnen bevatten, en waar we nooit
of te nimmer overzicht op zullen krijgen. Onze beelden van de werkelijkheid, of ze nu ingegeven
worden door wetenschap of religie, zijn zo nietig dat ze te klein zijn om waar te nemen. Ze gaan
verloren in het grote geheel dat, ondanks onze pogingen om alles afzonderlijk te laten bestaan, een
eenheid is en enkel bestaat. Hiervoor zouden we eventueel ontzag kunnen hebben. We kunnen het
met Heidegger het Zijn noemen, met Plotinus het Ene, of het Al. Maar dit blijven toch allemaal
namen die enigszins de pretentie tonen dat we ongeveer weten waar we het over hebben. Daarom
stel ik een andere naam voor, een naam die geen enkele pretentie in die richting heeft en die ons
klein en onwetend laat zijn. Laten we dit leven God noemen, dan geven we direct toe dat dit alles
eigenlijk slechts metafysica is, iets waarin we alleen maar kunnen geloven. U stelt dat de gelovige
atheist moet worden om zijn geloof te kunnen doorgronden. Maar misschien is het net zo waar dat
de atheist religieus moet worden om zijn atheisme ten volle te kunnen begrijpen. Dit klinkt in elk
geval mooi, en het stelt ons direct in staat om gewoon door te gaan met de gebruikelijke riten, zoals
u al voorstelde.

Hoogachtend en met vriendelijke groet,
Sander van der Meijs



	De onherkenbare waarheid

