De onredelijkheid van de rede Ranselrazer Sander van der Meijs

De onredelijkheid van de rede
Een atheistisch kritiek op Atheistisch manifest van Herman Philipse

Door een discussie die ik onlangs voerde met iemand die heilig geloofde in de wetenschap, kreeg ik
een hernieuwde interesse in het debat rond God, geloof, rede, religie en atheisme, en daarmee in het
werk van Herman Philipse, die binnen dat debat een prominente plaats voor zichzelf opeist. Herman
Philipse beschouw ik vooral als een representant van de zelfgenoegzame westerse cultuur die alles
en iedereen bevraagt behalve zichzelf. Die indruk werd bij mij gewekt tijdens het lezen van een
ander werk van hem, dat ik elders bekritiseer. Terwijl ik doende was met dat bekritiseren, las ik ook
de eerste druk van zijn Atheistisch manifest een keer vluchtig door. Ik kreeg bij die lezing al niet de
indruk dat er in het boek zorgvuldig met bepaalde zaken werd omgesprongen, maar ik maakte daar
op dat moment geen werk van omdat je je nu eenmaal beter kunt concentreren op één werk tegelijk.
Toen er echter een vermeerderde druk uitkwam van Atheistisch manifest met aanvullend materiaal
en een voorwoord van Ayaan Hirsi Ali bovendien, wilde ik ook die tot me nemen omdat de kans
bestond dat Herman Philipse me dit keer wel zou kunnen overtuigen. Maar natuurlijk was dat
verspilde hoop. Nog steeds werkt hij op mij als de rode lap op een stier, omdat hij tegen vrijwel
alles zondigt waar ik in geloof. Nog steeds vind ik hem een volksverlakker. Ik durf zelfs te beweren
dat Herman Philipse onvolledige en gammele argumentaties verkoopt voor filosofie en dat de
mensen die zijn broodjes als zoete koek slikken zich blind staren op een kat in de zak. Desondanks
klinkt wat Herman Philipse schrijft ontzettend logisch. Zo logisch klinkt het, dat het zelfs
geloofwaardig wordt. Precies daarom ben ik in de pen geklommen, vrijwel het moment nadat ik de
eerste zinnen had gelezen. Het is die schijnlogica die ik wil ontmaskeren, en die zich ook uitstekend
ontmaskeren laat.

Ik concentreer me overigens alleen op Atheistisch manifest en niet op De onredelijkheid van religie,
omdat dat laatste deel in mijn ogen louter bestaat uit herhalingsoefeningen.

Meer keus

In de inleiding van Atheistisch manifest geeft mijnheer Philipse een geleerd overzicht van wat de
filosofie is en wat men moet kennen en weten om heden ten dage filosoof te zijn. Daarnaast gaat hij
in op het soort vragen waarop de filosoof een antwoord probeert te formuleren. De meeste dingen
die hij hier zegt onderschrijf ik globaal, maar op een cruciaal punt maakt hij zijn cruciale fout,
waarmee hij zichzelf opsluit op een gebied dat hij vervolgens niet meer kan verlaten. Hij zegt het
volgende: "Een belangrijk, zo niet het belangrijkste onderscheid tussen filosofen onderling hangt
samen met de vraag: wat is de voornaamste inspiratiebron voor de wereldbeschouwing, religie of
wetenschap?" Hier wil Philipse natuurlijk de tegenstelling op scherp stellen waarop zijn hele werk
is gebaseerd en hij heeft in zoverre gelijk dat de meeste mensen een van de twee hebben gekozen.
Maar hij zegt er niet bij dat deze twee niet de enige keuzes zijn. Het is zelfs niet zeker of hij zich er
van bewust is dat er nog andere mogelijkheden bestaan, en zonder een rimpeltje in de tekst te laten
ontstaan leidt hij de lezer langs deze onoverkomelijke horde. Terwijl het toch zeker eigenaardig is
dat mensen als ze het ene grote beeld, God, afwijzen, blijkbaar het idee hebben dat ze dan maar die
andere voor de hand geschoven mogelijkheid als geloof moeten adopteren, de wetenschap en de



De onredelijkheid van de rede Ranselrazer Sander van der Meijs

rede. Zonder nadenken grijpen ze dat wat voor het grijpen ligt, terwijl er toch geen enkele zuivere
reden is om de meest in het oog springende optie te nemen. Er is zelfs geen enkele zuivere rede om
om het even welk wereldbeeld te kiezen. Je moet gewoon kiezen en dan ligt, dat moet ik toegeven,
de duidelijkste optie zonder twijfel het meest voor de hand. En natuurlijk is het maar goed ook dat
vrijwel iedereen de makkelijkste keuze neemt, want als iedereen zijn eigen keuze zou uitkiezen, dan
hielden we geen maatschappij meer over. Alleen van een filosoof mag wel wat meer worden
verwacht.

Zoals u misschien al zult vermoeden, voel ik mij niet aangesproken door het onderscheid van
mijnheer Philipse. Hij geeft mij de keuze tussen religie en wetenschap, maar ik val voor geen van
beide. Ik val dus buiten de boot, buiten het kader van de geleerde heer Philipse, een kader dat vooral
lijkt te zijn ontstaan als reactie op gelovige mensen, die in de ogen van mijnheer Philipse een grove
denkfout maken. Volgens hem is het met die gelovigen zelfs nog erger. Ze laten die grove denkfout
ook nog doorwerken in hun dagelijkse praktijk en van die dagelijkse praktijk hebben we volgens
Herman Philipse allemaal last. Hij wil ze nu door middel van zijn geschriften een ander geloof
aanbieden, een ander vast punt in het woelige leven, waarna hij verlost hoopt te zijn van hun
tegenwerking.

Misschien zou ik me er nu beter bij kunnen neerleggen dat dit boek dus niet voor mij is geschreven.
Alleen stelt mijn eigen atheisme me in staat om de zwakke punten van Atheistisch manifest bloot te
leggen, waardoor ik niet anders kan dan dat daadwerkelijk zo genadeloos mogelijk te doen.

Debat

Ik ben het overigens vaak roerend eens met mijnheer Philipse. Ik ben het er bijvoorbeeld mee eens
dat er, na alle gebeurtenissen van de laatste jaren, een discussie zou moeten worden gevoerd over
religie en geloof. De religie moet aan de kaak worden gesteld, dat staat voor mij buiten kijf, maar
niet alleen de religie. Volgens mij moet in het algemeen datgene waar wij in geloven aan de kaak
worden gesteld, omdat het een re€le vraag is of wij nog wel reéel tegenover deze wereld staan. Aan
die vraag gaat Philipse echter voorbij. Voor hem is de rede een mooi en boven alles verheven
ideaal, een oplossing voor alle problemen. Zelfmoordcommando's, tanks en presidenten worden
echter niet tot staan gebracht met redelijke argumenten. Wat dat betreft kunnen we rustig zeggen dat
we zinloos debatteren, want terwijl wij woorden wisselen gaat de slachting door. Maar als we dan
toch debatteren, moeten we het niet zozeer over atheisme en religie hebben, want God en Rede zijn
lood om oud ijzer. We zouden het moeten hebben over geloof in de ruimste zin van het woord. Dat
is mijn overtuiging. Waar geloven wij in? Waarom geloven we erin? Is het goed om er in te
geloven? Moeten we het verdedigen en zo ja, wat hebben we er dan voor over?

Moraal

Na het korte uitstapje naar een debat, kom ik terug bij Atheistisch manifest en wat me daaraan
opvalt, te beginnen bij het eerste essay. Dat gaat over de gronden van de moraal. Die gronden
kunnen logischer wijze niet in de religie liggen, zo betoogt Philipse niet geheel onverwacht. Hij
gebruikt daarbij zijn redelijke argumenten en ik kan er weinig spelden tussen steken. Ik ben het dan
ook met hem eens dat religie geen absolute grond voor de moraal kan zijn, tenzij iedereen in God



De onredelijkheid van de rede Ranselrazer Sander van der Meijs

gelooft en iedereen hetzelfde beeld heeft van die God en van zijn Wil. Die consensus ontbreekt in
Nederland te enen male. Daarnaast zijn er geen sluitende godsbewijzen te bedenken en voor een
waarheidscriterium heb je dat criterium zelf nodig. Ik ben het in alle gevallen met de heer Philipse
eens, en toch is het essay niet bevredigend voor een atheist als ik. Philipse had dit essay meer
kunnen laten zijn dan gewoon een ontkenning van de religieuze morele grond. Aan het begin
belooft hij wel dat hij aan het eind enkele opmerkingen zal plaatsen over de feitelijke basis van
normen, maar helaas doet hij niet meer dan hij belooft. Het blijft bij enkele opmerkingen en om het
nog erger te maken liggen die nog erg voor de hand ook. Normen zijn volgens Philipse
maatschappelijk gegroeid; normenstelsels zijn morele experimenten die kunnen slagen of mislukken
(zelf zou ik eerder willen zeggen dat ze slagen tot ze mislukken, maar daaraan ga ik op deze plaats
nog even voorbij); de belangrijkste morele uitvinding die aan de westerse democratie ten grondslag
ligt is het respect voor de individuele vrijheid. Die laatste opmerking ligt Philipse na aan het hart.
Die opmerking heeft namelijk te maken met zijn ideaal, dat hij, heel schrander, niet zelf verwoordt.
Dat laat hij over aan de Bengaalse schrijfster Taslima Nasrin: "Ik droom van een wereld zonder
religie, gebaseerd op rede en respect voor menselijke waarden." Dat is prachtig, zo lijkt Philipse te
zeggen. Dat willen we allemaal toch wel! Daar willen we ons toch allemaal voor inzetten! Daar
willen we toch allemaal voor vechten! Voordat dat ideaal verwezenlijkt kan worden moet echter
eerst die vermaledijde religie het veld ruimen. Want een kind kan zien dat die twee elkaar bijten.
Het enige wat Philipse vervolgens nog over de moraal zegt is dat die moraal in het publieke domein
een kwestie is voor de politiek, niet voor de religie. Einde betoog.

Op geen enkele manier raakt Philipse in dit essay dus de werkelijke basis van de moraal. In deze
tekst zet hij gewoon een andere moraal, die van de rede, tegenover de religieuze. Meer doet hij niet
en dat is teleurstellend. De lezer die meegaat met het betoog denkt nu dat de rede de werkelijke
grond is voor de moraal, zeker omdat die rede onlosmakelijk verbonden blijkt te zijn met respect
voor menselijke waarden. En als we dat horen worden onze knieén week en stemmen we in met
alles wat er verder nog wordt gezegd, zo gokt mijnheer Philipse. Maar hoe week onze knieén ook
zijn, de rede kan met geen mogelijkheid aan de verwachtingen voldoen. Om de rede tot grond van
de moraal te kunnen verheffen, heb je redelijke argumenten nodig en dus de rede zelf. Anders
aanvaardt de rede zichzelf niet als grond. Maar Herman Philipse geeft mij geen enkele redelijk
argument waarom de rede een grond zou kunnen zijn voor wat dan ook. Een emotioneel argument
is het enige wat hij geeft, en dat zou hem niet lekker mogen zitten.

Overigens doet mijnheer Philipse net alsof aan de ene kant de religie en aan de andere respect voor
menselijke waarden onverenigbare tegenovergestelden zijn, en dat respect voor menselijke waarden
direct volgt uit atheisme. Hij negeert daarmee aan de ene kant dat het helemaal niet aannemelijk is
dat er uit atheisme respect voor menselijk waarden voort zou komen, en aan de andere kant het
simpele feit dat geloof en religie eveneens menselijke waarden zijn. Op die manier ondergraaft hij
zijn eigen betoog op wel heel dramatische wijze. Neen, het is buitengewoon onzorgvuldig wat
mijnheer Philipse hier doet. De grond voor de moraal kan niet anders zijn dan geloof. Geloof in
God, geloof in rede, geloof in wetenschap, geloof in eigen kracht, geloof in eigen gelijk, terecht of
onterecht, onredelijk en onberedeneerd geloof. Philipse gelooft in de rede en de redelijkheid en van
daaruit redeneert hij. Maar ook dat geloof moet betrokken worden in het debat. Je kunt niet zeggen



De onredelijkheid van de rede Ranselrazer Sander van der Meijs

dat de rede goed is, dat iedereen het daar mee eens is om de simpele reden dat wie het er niet mee
eens is onredelijk is en niemand onredelijk genoemd wil worden. Waarom zou de rede beter zijn
dan de Islam? Waarom is de democratie beter dan de theocratie? Dat zijn vragen die Herman
Philipse niet stelt, laat staan dat hij er antwoord op zou geven. Hij veronderstelt dat iedereen het wel
duidelijk zal vinden en dat iedereen het wel met hem eens zal zijn. Maar dat is natuurlijk geen
manier van filosofie bedrijven. Dat is filosofie van de bekende weg.

Zelf zou ik zelfs zo ver willen gaan dat er geen redelijke antwoorden mogelijk zijn op de zojuist
gestelde vragen zonder dat ze voortkomen uit een bepaalde moraal, waarmee ze dus een mooie
cirkelredenering voltooien. Dat wil dus zeggen dat we onze eigen moraal zouden moeten bevragen
als we uitsluitend het pad van de rede willen bewandelen. Alleen is er dan niets meer wat voor ons
spreekt. Rede is dan een geloof, net als alle andere geloven, zonder dat het door iets gelegitimeerd
wordt anders dan onze keuze. En onwillekeurig komt dan de vraag boven of we nog wel achter die
keuze kunnen staan.

Er is natuurlijk nog een andere optie, de optie van Bush en zijn christen-democratisch
fundamentalistische kornuiten. Bevraag je eigen keuze niet en dwing anderen je eigen moraal op,
desnoods met geweld. Zo laten we dan het recht van de sterkste zegevieren en zetten we onze eigen
moraal opzij met het doel die moraal te verspreiden. Maar dat is ongetwijfeld niet wat de heer
Philipse bedoelt.

Semantisch atheisme

Het tweede essay van Atheistisch manifest, De kleren van de keizer, gaat over de onverenigbaarheid
van geloof en rede. Philipse betoogt vol vuur dat bij een confrontatie tussen die twee het geloof
altijd een stapje opzij zal moeten doen, alvorens helemaal de benen te nemen. Zijn betoog bouwt hij
op met de bekende scherpzinnigheid en hij begint met een redelijk gesprek aan de borreltafel. Heel
slim, want daarmee is hij informeel al direct op het gebied van de rede beland. Dat de gelovige kan
weigeren om dat gebied te betreden, voert hij pas aan als mosterd na de maaltijd, wanneer de rede
het gevecht reeds glorieus heeft gewonnen. De gelovige die de rede mijdt krijgt op dat moment
alsnog een flinke veeg uit de pan en hem wordt intellectuele struisvogelpolitiek verweten. Met zulk
soort mensen zou een redelijk man als mijnheer Philipse zich niet eens bezig hoeven te houden.
Nadat hij aldus het redelijke gesprek heeft geintroduceerd zet de heer Philipse geloof, atheisme en
agnostiek tegenover elkaar. De agnostiek krijgt als eerste de kous op de kop. Dat iemand geen
doorslaggevende argumenten kan geven voor een van twee stellingen, wil niet zeggen dat hij geen
keuze hoeft te maken. Juist dan moet hij zijn moed tonen door te kiezen. Dit ben ik roerend met
Herman eens. Niet zeuren, niet bang zijn, kiezen!

Vervolgens richt Philipse zijn pijlen op het geloof, dat zich volgens hem niet kan verdedigen tegen
redelijke kritiek, ook niet door het aanroepen van de buitenrationaliteit van religie. Die
buitenrationaliteit van de religie, waar sommige gelovigen zich op beroepen, wordt door Philipse op
bijzonder amusante wijze van elke kracht ontdaan. Hij komt namelijk met de nogal flauwe notie van
"semantisch atheisme". Hebt u ooit wel eens zulke onzin gehoord? Semantisch atheisme! En toch
trappen er ongetwijfeld horden mensen in die het nadenken graag aan Herman Philipse overlaten.
Mijnheer Philipse redeneert als volgt. Als je je god niet in taal kunt aanwijzen, dan blijft de term



De onredelijkheid van de rede Ranselrazer Sander van der Meijs

God dus leeg en betekenisloos. Dan verwijst de term dus in feite helemaal nergens naar en daaruit
volgt dan vanzelf dat de gelovige die zich op de buitenrationaliteit van religie beroept eigenlijk een
semantisch atheist is. Philipse lijkt zelfs te zeggen dat de semantisch atheist ook daadwerkelijk een
atheist is. Hij doet in ieder geval niets om die indruk weg te nemen. Maar een semantisch atheist is
natuurlijk helemaal geen atheist. Ik kan de semantisch atheist namelijk net zo goed en net zo flauw
een asemantisch gelovige noemen. Alleen dan komen we buiten het gebied van de rede en daar
voelt de heer Philipse zich niet thuis. Daar wil hij iedereen zo ver mogelijk vandaan houden. Dat
gebied ontkent hij glashard. Wat dat betreft is hij zeker onredelijk te noemen.

Er is trouwens nog een andere manier waarop semantisch atheisme kan worden opgevat, en ik
twijfel er niet aan dat mijnheer Philipse dit in feite bedoelt. Hij wil zeggen dat als de gelovige
intellectueel zijn God niet kan aanwijzen, hij hem ook niet in zijn denken toe zou moeten laten. Hjj
mag wel gewoon doorgaan met geloven, maar daar moet hij anderen niet lastig mee vallen. Want
als hij dat doet wordt hij onredelijk en aan onredelijkheid hebben we een broertje dood. Jammer
genoeg grijpt mijnheer Philipse ook op deze manier mis met zijn mooie en logische stellingen. Dat
iemand zijn God niet kan beschrijven wil niet zeggen dat die god geen invloed heeft op zijn doen en
laten. Hoe asemantisch zijn geloof ook is, de gelovige zal dat geloof toch willen praktiseren in zijn
leven. En dat gaat het gemakkelijkst in de vorm van een religie. Die vorm mag de gelovige gerust
gebruiken en het is vervolgens niet meer dan normaal dat hij er ook zijn moraal op baseert. Dat is
zijn recht en hij hoeft zich daarvoor niet te verantwoorden tegenover mijnheer Philipse. Dat Herman
Philipse dat onredelijk vindt, daar zullen we allemaal maar mee moeten leren leven.

In de beschermde omgeving van zijn essay heeft Philipse het pleit echter al in zijn voordeel
beslecht, en verder houdt hij zich alleen nog bezig met het pacificeren van het gebied en het
ontwapenen van de laatste gelovigen die nog met de moed der wanhoop weerstand bieden. Zo laat
hij zien dat het geloof verklaard kan worden met behulp van de wetenschap en dat die verklaringen
plausibeler zijn dan de verklaringen van de godsdienst vanuit een bepaalde godsdienst. Als klapper
op de vuurpijl toont hij aan dat het atheisme plausibeler is dan de religie. In al die redeneringen ga
ik schaamteloos met hem mee, want ook ik zie geen enkele reden om een hogere macht aan te
nemen. Maar Herman Philipse moet het niet mooier maken dan het is. Die plausibiliteit bewijst
niemendal. Plausibiliteit is plausibiliteit, meer niet.

Het enige wat er van al zijn redeneringen overblijft is dus dat iedereen met een beetje lef moet
kiezen tussen religie en atheisme. Iemand die met de rede begiftigd is zal de religie misschien al
snel naar het rijk der fabelen verwijzen, maar er zijn blijkbaar ook een heleboel mensen met een
reéle godservaring en die zullen altijd kiezen voor een vorm van religie, ondanks alle redelijke
argumenten die er tegen aan te voeren zijn. Mijnheer Philipse kan dat niet begrijpen en zoekt, zich
van geen kwaad bewust, de aanval. En zo ontkracht hij met dit essay de frase waarmee hij het
beéindigt. Atheisme leidt volgens Philipse tot zelfkennis, iets waar hij zelf bar weinig van laat
blijken.

Overigens
Er zijn een aantal passages die me in het tweede essay van Atheistisch manifest bijzonder
tegenstaan, waarvan ik er een tweetal als voorbeeld zal geven. De eerste gaat over het geloof van de



De onredelijkheid van de rede Ranselrazer Sander van der Meijs

Germanen:

"Onze eerste reactie is weerzin tegen dit onsmakelijke scheppingsverhaal, waardoor de moderne
sensibiliteit pijnlijk wordt getroffen."

Waarom veronderstelt Philipse hier dat de lezer zijn mening deelt? Menig lezer zal niet zo
overgevoelig zijn als Philipse en zelfs getroffen zijn door de eenvoudige schoonheid van het
verhaal. Maar Philipse wil blijkbaar een wij-gevoel oproepen. Zo'n wij-gevoel zorgt er namelijk
voor dat zijn visie nog makkelijker wordt geaccepteerd door de lezer en dat ziet hij graag.

De tweede passage heeft eenzelfde functie:

"Bovendien, wat moeten we met God als symbool van de liefde, wanneer die God zijn eigen zoon
laat kruisigen? De idee van de liefde is te mooi om haar te bezoedelen met het bloed van een
mensenoffer."

Afgezien van het cre€ren van het wij-gevoel, doet mijnheer Philipse hier nog iets anders. Hij laat
zien dat hij erg sterk aan een bepaalde idee van liefde gelooft. En die idee mag dan misschien een
algemeen aanvaarde idee van liefde zijn, maar dit soort ongefundeerde en suggestieve opmerkingen
horen niet thuis in een filosofisch betoog. In deze passage laat Philipse zich weer eens kennen als
een demagoog en een retoricus, die bovendien niets begrijpt van het geloof waar hij zo moedig
tegen ten strijde trekt.

Nogmaals moraal

In het derde en laatste essay van Atheistisch manifest gaat Herman Philipse op zoek naar de
grondslagen van de moraal. Over het onderwerp waar hij in het eerste essay slechts een paar
opmerkingen plaatste en mij zo uit mijn tent heeft gelokt, daarover ontvouwt hij nu zijn eigen visie.
En dat is een beargumenteerde visie met een wetenschappelijke basis, zoals we dat van hem gewend
zijn.

Als uitgangspunt neemt hij het atheistische existentialisme van Sartre. Volgens het existentialisme
van Sartre is de wil absoluut vrij, en die vrijheid moet iedereen volgens dat existentialisme dan ook
daadwerkelijk vorm geven door volledig onathankelijk te kiezen. Dat is heel vervelend als je niet zo
moedig bent, maar het moet nu eenmaal. En als je het niet doet, dan ben je zelf verantwoordelijk
VOOr je eigen misere.

Zo werkt dat natuurlijk niet. De wil is inderdaad vrij. Maar als we echt zelf vorm willen geven aan
die vrijheid, dan moeten we kiezen tussen dat en dat en dat en dat en een onmogelijk aantal andere
mogelijkheden. Is het dan vreemd dat de vrije wil daar al bij voorbaat moe van wordt en ons de
richting uit stuurt van de massa? Daar zitten we in ieder geval veilig. En vrij of niet, veiligheid
willen we maar al te graag.

Ook voor Philipse gaat Sartre te ver en hij gaat dus op zoek naar andere manieren om de moraal een
vast fundament te geven. Maar die zoektocht loopt volgens Philipse op niets uit, omdat er nu
eenmaal geen absolute fundering bestaat voor de moraal. En daarom moet het hele funderingsmodel



De onredelijkheid van de rede Ranselrazer Sander van der Meijs

het raam uit. Philipse slaat een heel andere weg in, die van de evolutietheorie van de morele
normen. Met die theorie kunnen de feiten worden verklaard. Maar dat niet alleen. Volgens Philipse
levert het ook een model voor het rechtvaardigen van normen. Hij kondigt zelfs aan dat hij die
rechtvaardiging zal geven.

Zijn analyse van het ontstaan van normen en de rol die normenstelsels spelen in het voortbestaan
van de mensen die erin geloven is heel geloofwaardig. De theorie met de drie concentrische cirkels
klinkt heel plausibel en zou best waar kunnen zijn. Ik ben er in ieder geval redelijk van overtuigd
dat ook morele stelsels aan evolutie onderhevig zijn. Een volk, een groep, een persoon heeft een
stelsel met instincten, feiten, waarden, normen nodig dat hem in staat stelt om te overleven en
succesvol te zijn. Een andere situatie stelt andere eisen en dat verklaart het verschil in
normenstelsels. En als een nieuwe norm je meer mogelijkheden geeft, dan neem je die voor waar
aan en vergeet je de oude. Bij die evolutie veronderstel ik echter wel een grote rol van het individu,
want een nieuwe norm moet toch ontdekt worden. Veel nieuwe normen zijn waarschijnlijk
geintroduceerd door mensen die buiten de oude konden denken en die dus vrij waren. Mensen als
Sartre wellicht. Het existentialisme komt langs deze omweg toch weer om het hoekje kijken en
blijkt lang zo slecht nog niet. Maar gelukkig wordt de soep nu niet meer zo heet gegeten als Sartre
hem placht op te dienen. Het existentialisme zegt dat de normen worden bepaald door de leden van
de groep en dat normen pas bestaan als ze ook daadwerkelijk worden toegepast. En dit is volkomen
in overeenstemming met wat Philipse zegt. Alleen van die loodzware verantwoordelijkheid waar
Sartre het over heeft hoeft niemand zich iets aan te trekken. Slechts mensen als Sartre zelf voelen
die verantwoordelijkheid en die moeten hem dan ook dragen. De rest mag gewoon zijn oogkleppen
ophouden en vrolijk en onbezorgd doen wat iedereen doet.

Bij de verdere invulling die mijnheer Philipse aan de buitenste concentrische cirkel van de moraal
geeft heb ik overigens wel mijn bedenkingen. Die buitenste cirkel verwijst naar de gronden van de
moraal die door de natuur zijn meegegeven. Dat is een mooie omschrijving van het begrip, maar
hoe we die cirkel vervolgens concreet moeten invullen is me een raadsel. We kunnen er nou
eenmaal geen flauw benul van hebben wat er zich in het grijze en zwarte verleden allemaal in die
cirkel heeft afgezet, wat nu nog een actieve rol speelt, wat naar de achtergrond is gedrongen, wat
slaapt maar ieder moment wakker kan worden. Er zijn daar waarschijnlijk veel meer factoren die
een obscure rol spelen dan we ons ooit kunnen indenken. Philipse noemt er een paar die duidelijk
zichtbaar aan de oppervlakte liggen, maar veel meer kan hij niet doen. En dat doet hij hier en daar
nog dubieus ook. Hij noemt bijvoorbeeld het afgrijzen voor de dood, iets wat hij in het tweede essay
aanschouwelijk heeft gemaakt door te wijzen op culturen die nogal krampachtig omgingen met de
dood. Dit zijn echter vreemde voorbeelden die wat al te opzichtig in het voordeel van mijnheer
Philipse werken. Ik kan daar met redelijk stellige zekerheid tegenover stellen dat het met het gros
van de culturen anders was gesteld. Over het algemeen is dood misschien geen geliefd, maar toch
wel een geaccepteerd onderdeel van het leven. In dezelfde uitleg over de buitenste cirkel komt
Philipse ook nog met een vreemde zin over roof- en kuddedieren. Er klopt natuurlijk helemaal niets
van wat hij daar zegt, maar dat vergeef ik hem graag. Hij is immers filosoof en geen bioloog, al gaat
hij met die fout wel een beetje onder zijn eigen normen uit de inleiding zitten.

Intussen is mijnheer Philipse al weer verder gegaan naar een soort vergelijkend warenonderzoek



De onredelijkheid van de rede Ranselrazer Sander van der Meijs

onder morele stelsels. Dit heeft hij al aangekondigd en ik spits mijn oren. Hij denkt dus uit te
kunnen maken welk normenstelsel beter is en welk normenstelsel slechter en hij gaat het hier laten
zien. Het voorbeeld dat hij geeft is de betere moraal van de democratische markteconomie
tegenover de slechtere moraal van het communistische systeem. Een heel duidelijk voorbeeld, ware
het niet dat het niets met moraal te maken heeft. Het ene systeem heeft overleefd, het andere niet, en
daarmee is het ene beter dan het andere. Dat is evolutionair zo bepaald. Toch denkt Philipse dat
“door een rationele reconstructie van de historische situatie en de morele randvoorwaarden in het
desbetreffende tijdperk, morele systemen op een niet-anachronistische wijze kunnen worden
geévalueerd." En volgens Philipse hoeft dit ook nog eens geen moreel relativisme te impliceren. We
kunnen dat, zo stelt hij, simpel vermijden door rekening te houden met de feitelijke omstandigheden
van een bepaald geval. Dit klinkt heel logisch, en als je het goed doet, echt goed, echt heel goed, als
je het perfect doet, dan zou het nog effectief kunnen worden toegepast ook. Maar helaas is dit niet
mogelijk zonder een heel tijdperk opnieuw te laten herleven en terwijl het zich aan ons voordoet te
analyseren, te kijken wat je kunt veranderen, hoe dan wel en wat voor gevolgen die veranderingen
dan hebben. Wat Philipse voorstelt is echter een vorm van droogzwemmen waarbij er veel te veel
kans is dat we belangrijke zaken niet meewegen omdat ze op ons triviaal overkomen. Aan de andere
kant van het spectrum is het goed mogelijk dat zaken die zich aan ons voordoen als heel belangrijk
er in werkelijkheid een stuk minder toe deden. Het is een beetje als bij het voorspellen van het weer
en de chaostheorie. Je moet elk insignificant detail in de computer invoeren wil je voorspelling een
beetje nauwkeurig zijn. Bij het weer krijgen we echter morgen weer een kans en de dag daarna
wederom. Bij de geschiedenis hebben we onze enige kans al bij voorbaat verspeeld omdat het
desbetreffende tijdperk onherroepelijk voorbij is. Voor de methode van de heer Philipse hebben we
veel te veel natte vingers nodig en dus zijn anachronismen met zekerheid niet te vermijden.

Via het vergelijken van morele stelsels zijn we nu eindelijk aanbeland bij het werkelijke sluitstuk
van het essay. Mijnheer Philipse had ons immers beloofd dat hij het beste normensysteem er uit zou
pikken. Dat doet hij hier, en terwijl hij dat doet komt de aap uit de mouw. Nu wordt duidelijk
waarom hij het evolutionaire model heeft gekozen als grond voor de moraal. Glorieus komt
Mijnheer Philipse namelijk met zijn zorgvuldig beargumenteerde stelling dat een liberaal-
democratische staatsvorm de beste is. Dat zegt het evolutionaire model. Kijk zelf maar.

Nu word ik sowieso erg wantrouwig als mensen keurig en onpartijdig beargumenteren dat het
systeem waar ze zelf in geloven het beste is. Meestal is er dan op een of andere manier sprake van
corruptie en ook in dit geval klinkt het allemaal erg verdacht. Bij nadere beschouwing blijken het
wantrouwen en de verdenkingen inderdaad terecht. Vertrouw Mijnheer Philipse dus niet! Hij is niet
waarheidlievend, zoals Ayaan Hirsi Ali in de naiviteit van haar pas verworven atheisme denkt.
Mijnheer Philipse wil de massa leiden en om dat te bereiken kronkelt en draait hij zijn taal in de
meest vreemde bochten. Eerst stelt hij dat hij het evolutionaire model kan gebruiken om morele
systemen te beoordelen. Vervolgens zegt hij dat er in het westerse morele systeem het meeste
ruimte is voor evolutionaire ontwikkeling, vanwege de vrijheid van het individu. Daaruit volgt
volgens hem onomstotelijk dat het liberaal-democratische systeem het beste is. Zo simpel ligt het.
Maar die redenering ontkomt zeker niet aan het Miinchhausentrilemma, waar Philipse zo zorgvuldig
omheen zegt te redeneren. Hij neemt namelijk ineens het evolutiemodel als vaste waarde aan. En



De onredelijkheid van de rede Ranselrazer Sander van der Meijs

dat evolutiemodel mag dan een interessant voorstel zijn, een vaste waarde is het nog lang niet.
Daarbij bewijst hij niet dat de evolutie van het individu leidt tot een goed evoluerend systeem. Dat
moeten we maar aannemen. De corruptie komt vervolgens ook nog aan het licht als je bedenkt dat
hij voor zijn eigen these geen tegenargumenten probeert te bedenken. En die tegenargumenten zijn
zeker wel te vinden. Je kunt bijvoorbeeld gemakkelijk zeggen dat het westerse morele systeem te
diffuus wordt door die morele differentiatie. Doordat iedereen het zijne kan denken gaat de
slagkracht van een cultuur snel achteruit, waardoor die cultuur links en rechts wordt ingehaald door
andere culturen met een eenduidige moraal die mensen in staat stelt het sneller met elkaar eens te
worden. Een eenduidige moraal geeft een volk nu eenmaal een concurrentievoordeel boven minder
eensgezinde volkeren. Het is daarnaast jammer voor mijnheer Philipse dat er van zuiver atheistische
staatsvormen alleen slechte voorbeelden bekend zijn, die hij dan ook allemaal resoluut afwijst. Maar
het simpele feit dat hij geen positieve voorbeelden kan noemen om zijn hypothese te ondersteunen,
vergeet hij voor het gemak in de schijnwerpers te zetten. En zo blijkt hij ineens evengoed naakt
voor ons te staan in zijn koninklijk gewaad.

Je zou overigens best kunnen bewijzen dat de westerse cultuur de beste is, maar dan op een andere
manier dan Herman Philipse wil. De westerse cultuur is inderdaad de beste, simpelweg omdat die
cultuur het meest succesvol is. Alleen hebben we het dan wel over de Amerikaanse mutatie ervan.
Europa speelt op dit moment veilig tweede viool achter dat Amerika. En gelukkig voor ons is het
stuk dat wordt gespeeld nu nog een vioolconcert. Maar ook de hobo is belangrijk, dat is Japan. En
de pauken, harmonieus bespeeld door Arabieren en Israél, dreunen steeds dreigender. Binnenkort
zal het hele stuk trouwens overgenomen worden door de trompetten, China. Dan wordt Europa een
achtergebleven gebied waarvan de bevolking met heimwee terugkijkt naar het glorieuze verleden,
dat ondertussen gretig wordt gefotografeerd door horden toeristen.

Ik kom zo terug op wat ik eerder heb laten zitten. Het gaat er niet om wat succesvol is en wat faalt.
Normensystemen zijn succesvol tot ze falen. Daarna wordt de leidende positie onherroepelijk
overgenomen door volken met systemen die beter passen bij de veranderde tijden en situaties.
Individuele vrijheid en wat de heer Philipse moreel beter vindt hebben daar helemaal niets mee te
maken.

Overbevolking

Aan Atheistisch manifest hangt nog een aanhangsel, waarin Herman Philipse weerwoord geeft op
kritiek van een gelovige. Daarin weet hij met behulp van het verhaal van de barmhartige Samaritaan
overtuigend duidelijk te maken dat de christelijke moraal boter op zijn hoofd heeft. Helaas voor
Herman Philipse is zijn eigen moraal niet veel beter. Het aanhangsel geeft nog eens reliéf aan mijn
bewering van zojuist dat hij filosofisch corrupt is. Mijnheer Philipse laat de argumenten die hij wel
tegen de christelijke moraal aanvoert namelijk niet los op zijn eigen moraal. Het is echter spijtig
voor mijnheer Philipse dat mijnheer Philipse de overbevolking heeft aangegrepen om de christelijke
moraal een draai om de oren te geven. Die overbevolking is namelijk een guammiknuppel waarmee
we zijn eigen moraal alle hoeken van de kamer kunnen laten zien. Zoals hij keurig aangeeft waren
de bevolkingsaantallen tussen 1600 en de negentiende eeuw redelijk stabiel, maar daarna verandert
dat radicaal. Dan schieten die aantallen ineens de hoogte in. Laat het nu ruwweg zo zijn dat voor



De onredelijkheid van de rede Ranselrazer Sander van der Meijs

1850 vooral de christelijke moraal van toepassing was, en dat na 1850 die liberaal-democratische
moraal van de heer Philipse opgeld deed. We kunnen daaruit dan concluderen dat de
bevolkingsgroei vooral is veroorzaakt door de toegenomen welvaart als gevolg van zijn liberaal-
democratische systeem. Het recht van het individu, dat zeker na de tweede wereldoorlog boven elke
verdenking staat, heeft daar natuurlijk ook ruimschoots aan bijgedragen. In de gezondheidszorg
werden bijvoorbeeld ineens miljarden geinvesteerd zodat men mensen nog langer in leven en
gezond kon houden. Is het in het licht van die feiten niet een beetje vreemd dat mijnheer Philipse
alle schuld in de schoenen schuift van de christelijke moraal die condooms afwijst? De liberaal-
democratische moraal heeft de christelijke moraal helemaal niet nodig gehad voor het veroorzaken
van die bevolkingsgroei en de catastrofe die er het gevolg van is. De liberaal-democratische moraal
kan het wat dat betreft helemaal alleen af. Als mijnheer Philipse zich bezorgd maakt over de
overbevolking, dan kan hij beter gaan pleiten voor een heel nieuwe moraal, een moraal die ons
ingeeft dat we niet alleen condooms, maar ook de hele gezondheidszorg en de onwikkelings- en
voedselhulp moeten afschaffen. Dat zal de bevolkingsgroei afremmen en zal de dood weer tot een
normaal deel van ons leven maken. Een stevige oorlog wil op dit gebied ook nog wel eens helpen,
maar het opheffen van de religie heeft in mijn ogen niet meer effect dan de bekende druppel op een
gloeiende plaat.

Manifest

In De onredelijkheid van religie en op de achterkant van Atheistisch manifest wordt er vrij
consequent gerefereerd aan dit boek als 'het Atheistisch manifest'. De oplettende lezer zal misschien
hebben opgemerkt dat ik dat consequent anders doe en refereer aan dit boek als 'Atheistisch
manifest'. Zo heet het immers ook. Als ik het eveneens 'het Atheistisch manifest' had genoemd, dan
zou ik onderschrijven dat dit geschrift een verklaring of verdediging is van de handelingen van de
atheist in het algemeen, en dus ook van die van mij. Maar ik schaar mij helemaal niet achter dit
boek.

Het is natuurlijk ook mogelijk dat ik helemaal geen atheist ben. Maar als ik inderdaad geen atheist
ben, dan wil ik het ook niet zijn omdat ik het dan een treurige en onzijdige stroming vind, die zich
krampachtig aan rede en wetenschap vast moet houden omdat het niet op eigen benen kan staan. Als
atheist zijn daarentegen alleen betekent dat je de God van de godsdiensten en andere hogere
machten hebt ontmaskerd als een fictie en dat je je ervan bewust bent dat je op eigen kompas moet
varen, dan ben ik wel degelijk een atheist en verwerp ik Atheistisch manifest als atheist. En ik
beschouw mezelf degelijk als atheist. Ik laat me niet in een hoekje drukken! Daarom zal ik het
atheisme van mijnheer Philipse wetenschapsatheisme noemen, zodat het onderscheiden kan worden
van andersoortig atheisme. De volgende druk van zijn boek zou dan ook eigenlijk
Wetenschapsatheistisch manifest moeten heten. Misschien mag het lidwoord er dan wel voor, maar
het is niet aan mij om daar uitspraken over te doen.

Alle mensen die zich wel aangetrokken voelen tot het atheisme, maar tot nu toe altijd werden
afgeschrikt door die luidruchtige wetenschapsatheisten kunnen nu uit hun schuilplaatsen komen in
de wetenschap dat het wetenschapsatheisme maar een stroming is binnen het atheisme en dat je ook
atheist kunt zijn zonder dat je direct een heel wetenschappelijke levensbeschouwing hoeft te



De onredelijkheid van de rede Ranselrazer Sander van der Meijs

adopteren. Iedereen mag atheist zijn, hoe zweverig ook.

Atheistisch manifest is dus geen manifest van de atheisten in het algemeen. Maar zelfs na die
vaststelling, nadat is gebleken dat het niet namens mij spreekt, blijf ik het een vervelend boek
vinden. Mijnheer Philipse is in dit boek dan ook aan het evangeliseren geslagen. En evangelisten
hebben vaak de nijging om over andermans geloof heen te stappen terwijl ze het hunne aanbieden,
iets wat mijnheer Philipse zeker niet vreemd is. In dat kader is het misschien leuk om Atheistisch
manifest te vergelijken met een soortgelijk boek, een boek dat al meer dan 1500 jaar oud is. Op het
scharnierpunt tussen het tijdperk van het meergodendom en dat van het christendom schreef
Augustinus Over de overeenstemming van de evangelisten, waarvan er over een jaar of tien een zo
mooi mogelijke vertaling zal verschijnen. In het eerste deel van dat werk hakt de retoricus
Augustinus genadeloos in op de aanbidders van de Romeinse goden. De spaanders vliegen er vanaf
en het is om van te smullen. Augustinus maakt de mensen die geloven in Jupiter, Mars, Neptunus en
hun hele kliek volkomen en tot in het uiterste belachelijk. Na lezing van dat boek gooide de
redelijke mens deze goden zonder dralen overboord en aanbad hij alleen nog maar de ene ware God.
Een andere tijd vraagt echter om een ander boek. Wij Nederlanders hebben dat boek gekregen in de
vorm van Atheistisch manifest van Herman Philipse.

Onredelijjk

Herman Philipse gelooft dat de liberaal-democratie zijn ideaal van redelijkheid en respect voor
menselijke waarden dichterbij zal brengen. Daarnaast gelooft hij stellig dat de religie een obstakel
vormt op de weg naar de volwaardige liberaal-democratische maatschappij van redelijkheid en
respect voor menselijke waarden. Het ideaal van Herman Philipse is overigens een
nastrevenswaardig ideaal. Tenminste, als je het net zo mooi voorstelt als hij dat doet. Mij wil dat
niet goed lukken, maar toch heb ik respect voor Herman Philipse. Al was het alleen maar omdat hij
zijn ideaal ook werkelijk met daden nastreeft. Verder bewonder ik hem vanwege de manier waarop
hij zijn zinnen aan elkaar rijgt zodat ze willen zeggen wat hij bedoelt, met genoeg krenten in de pap
om het nog lekker te maken ook.

Ik respecteer hem dus als mens, als schrijver en als retoricus. Maar ik respecteer het niet dat hij
onredelijk is terwijl hij de redelijkheid predikt. Ik respecteer het niet dat hij mensen bestraffend op
hun cirkelredeneringen wijst, terwijl hij zelf, net zoals wij allemaal, alleen maar rondjes draait om
zijn eigen as. Volgens mij is het dom om te proberen te denken zoals Herman Philipse dat laat zien.
Hij doet namelijk voorkomen alsof de rede op zichzelf kan staan, terwijl ze dat niet kan. Een goede
redenering bijt zichzelf in de staart en voelt zich daar goed bij. Maar wil die redenering werkelijk
stand houden, dan moet die redenering in de lucht worden gehouden door iets anders, iets van
buiten de rede. Geloof is één van de grootheden waarmee dat kan, en de religie is weer een
ondersteuning van een bepaald geloof. Een andere grootheid waarmee je een redenering in de lucht
kunt houden is de keuze. Maar je krijgt het ook voor elkaar met het plezier dat je in de cirkel schept,
of met het afgrijzen. Er zijn zoveel grootheden waarmee je redeneringen een grond kunt geven, en
ze hebben allemaal met elkaar gemeen dat ze zich niet bevinden op het gebied van de rede.

Wat Herman Philipse blijkbaar niet ziet is dat je niet veilig op het domein van de rede kunt blijven
steken als je het hebt over geloof. Daarvoor is het veel te klein en te specifiek menselijk. Je zult



De onredelijkheid van de rede Ranselrazer Sander van der Meijs

moeten kunnen verwijzen naar buiten dat domein om het te kunnen begrijpen. En je zult moeten
accepteren dat het onredelijke ook recht van spreken heeft. Pas wanneer de rede haar eigen
onbeduidendheid doorziet, kan die rede werkelijk redelijk zijn. Het ideaal van Herman Philipse van
een redelijke wereld bestaat niet en zal nooit bestaan, ook niet als we nu allemaal onze religie
afzweren. Dat ideaal, waarvan niet eens duidelijk wordt of het wel zo aantrekkelijk is, is in
werkelijkheid een utopie, een droombeeld waar niemand van ons aan kan voldoen, laat staan wij
allemaal. Want je kunt mensen eventueel hun religie ontnemen, maar dan lopen ze binnen de kortste
keren massaal achter iets anders aan. Je kunt het ze niet afleren en zeker niet met zoiets lomps als de
rede. Want lomp is de rede in vergelijking met het geloof, gefixeerd, het kan niet bijsturen en mist
dan ook doel. De rede heeft een geloof nodig om het te leiden en te waarschuwen voor misstappen.
Een levend geloof heeft de rede nodig, een individueel geloof. Het maakt niet uit wat voor geloof en
hoe banaal het in rede ook is neer te schrijven.

Onredelijkheid zal er altijd zijn en wie het uit wil roeien voert een zinloze strijd. Hij vecht tegen
windmolens en maakt zichzelf onsterfelijk belachelijk. Waarmee ik overigens niet wil zeggen dat de
onredelijkheid niet bevochten mag worden. Ik wil er alleen mee zeggen dat de heer Philipse zal
moeten leren leven met het gegeven dat er gelovige mensen bestaan. Hij zal dat moeten accepteren
omdat hij met die mensen samenleeft. Het geeft bij dat samenleven geen pas dat hij hun diepste
geloof belachelijk maakt; bij dat samenleven hoort respect. Helaas respecteert de heer Philipse de
gelovige niet. Hij vindt de gelovige een sukkel die zijn fouten niet wenst toe te geven en daarom
alleen maar minachting verdient. Precies dat is de onredelijkheid van mijnheer Philipse.



